مجلّه پژوهشهای جغرافیای سیاسی، سال هفتم، شماره سوم، پاییز ۱٤۰۱، پیاپی ۲۷



## فلسفه جغرافیای سیاسی از رهیافت اسلام

محسن عابدی درچه (استادیار دانشگاه افسری و تربیت پاسداری امام حسین «علیه السلام»، تهران، ایران)

#### abedi.mohsen.dor@ut.ac.ir

#### صص ۶۹–۲۱

#### چکیده

جغرافیای سیاسی یکی از شاخههای دانش جغرافیا است. علم جغرافیای سیاسی به عنوان معرفت درجه اول و فلسفه علم جغرافیای سیاسی به عنوان معرفت درجه دوم شناخته می شود. در این پژوهش به بررسی فلسفه جغرافیای سیاسی از رهیافت اسلام پرداخته شده است. بنابراین با مفروض قرار دادن این که اولاً اسلام در تمامی زمینه های سیاسی و اجتماعی از مبانی نظری قابل دفاعی برخوردار بوده و ثانیاً، به دلیل خلاً موجود در حوزه فلسفه جغرافیای سیاسی از منظر تفکر اسلامی، چنین تحقیقی انجام شده است. بر این اساس، ضمن مراجعه به متون و منابع اسلامی از جمله قرآن کریم، منابع روایی، متون فقه سیاسی، تاریخی و نیز آثار اندیشمندان مسلمان در این رابطه، صورت بندی لازم با محتوایی مستدل از جغرافیای سیاسی اسلامی تدوین گردیده است. تحقیق حاضر به روش توصیفی – تحلیلی به ویژه تحلیل محتوا انجام گرفته و نتایج حاصله نشان می دهد که اندیشه اسلامی در حوزه علوم اجتماعی و به طور خاص در رشته جغرافیای سیاسی، مبتنی بر رهیافتی موسوم به رهیافت عقلانیت وحیانی است.

واژگان كليدي: فلسفه جغرافياي سياسي، رهيافت اسلام، هستي شناسي، معرفت شناسي، روش شناسي.

تاریخ دریافت: ۱٤٠٠/١٢/١٨ تاریخ پذیرش: ١٤٠٠/١١/١٨

#### ۱ – مقدمه

امروز مسئله شناخت يا نظريه شناخت نظير فلسفه هاي اجتماعي، مكتبها، ايدئو لو ژيها و ايسمها اهميت فوق العادهاي پیدا کردهاند و با یکدیگر در نبرد و ستیز هستند و هر کسی که میخواهد نوعی تفکر داشته باشد و زندگی خود را براساس یک منطق خاصی بنا نماید، صحبت از مکتب و ایدئولوژی می کند. جنگ افکار و عقاید همیشه در دنیا بوده، عدهای گفتهاند فلسفه، جهانشناسی نیست، شناختشناسی است، و بهاصطلاح فرنگی اش اُنتولوژی ا نیست، ایستمولوژی است. دنیای امروز، دنیای مکتب و ایدئولوژی است و هر ایدئولوژی زاده جهانبینی خاصی است و جهانشناسی ها زاده شناختشناسی ها هستند، پس باید قبل از هر چیز شناختشناس بود تا جهانشناس شد، تا تکلیف خود را در پیوستن به يك مكتب و ايدئولوژي روشن نمود (Motahhari, 2001: 12- 37). فلسفه مسلمانان بـا بحـث وجـود أغـاز مـيشـود و بهطورمعمول فیلسوفان در آغاز کتابهای خود به این بحث بهطور مفصل پرداخته و موضوع این دانش را وجود می داننـد (Sadr al-Motoalehin, 1998:1- 24 Ebn Sina, 1984, 13). لغت «فلسفه» را مسلمين بـ ه معنـي «مطلـق دانـش عقلـي» به کاررفته بردند. «فلسفه» در اصطلاح شایع مسلمین نام یک فن و دانش خاص نیست، همه دانش های عقلی را در مقابل دانشهای نقلی از قبیل لغت، صرف، نحو، معانی، بیان، بدیع، عروض، تفسیر، حدیث، فقه، اصول، تحت عنوان کلی «فلسفه» نام ميبرند (Motahhari, 2004: 128). فلسفه به طرح عامترين مسائل، واكاوي كلي ترين روابط ميان اشياء، پديدهها و روندها، كشف عامترين قانونها جهان هستي در حوزه طبيعت، انسان، انديشه و غيره مي يردازد. فلسفه علم بهعنوان يكي از گرایش های فلسفه بُعد یا موضوع خاصی از مقوله وجود یا هستی را می کاود به گونهای که ادبیات و مسائل پژوهشی اش، آن را از ورود به قلمروهای دیگر بازمی دارد (Hafeznia & Kavianirad, 2014: 17). علم حوزه گستر دهای از رشته ها و نظریههای مختلف است و فلسفه علم روشهای پژوهش مورداستفاده علوم مختلف را بررسی میکنید ( Okasha, 2008: ) 14). بهطوركلي علم ازنظر جريان غالب فلسفه علم، شبكه درهم تنيدهاي از گزاره هاست و دانشمندان پيوسته بـر ابعـاد ايـن شبکه می افزایند. بر این پایه، کار ویژه فیلسوف علم استتاج گزارههای جدیدی است که با معیار صدق، مطابقت کنـد و از رهگذر تحلیل منطقی، درست را از نادرست بازشناسد (Mousavi, 2008: 144). در این میان رشته جغرافیا نتوانسته است در سپهر معرفتشناسي بشر و نيز در سپهر نقش آفريني در تأمين نيازهاي عمومي و خصوصي انسانها جايگاه منطقي اش را بیابد. ازاین رو، بنیادی ترین نیاز رشت جغرافیا و شاخه های تخصصی اش، تبیین فلسفه علمی آن شامل ماهیت و موضوع، هستي شناسي، معرفت شناسي و هدف غايي آن هم به صورت منسجم و مكمل همديگر است (Hafeznia, 2014: 28). تبيين فلسفه جغرافیای سیاسی از رهیافت اسلام نه در حوزه مباحث علمی است و نه فلسفی؛ بلکه در زمره فلسفه علم می گنجد.

1. Ontology

<sup>2.</sup> Epistemology

مبانی نظری و فلسفی آن در ابعاد سه گانه هستی شناسی، معرفت شناسی و روش شناسی قابل توضیح است. هستی شناسی به بیان موضوع، تعریف، حیطه و قلمرو، ذات و ماهیت این علم؛ معرفت شناسی بر پایه معرفت دینی، به دنبال ابزار، منابع و محیط، امکان شناخت، منافع و شیوه های شناخت و روش شناسی در پی کشف روش و اسلوب فکری، شناخت ابعاد مختلف وجودی و عملکردی جغرافیای سیاسی می باشد.

### ۲– روش پژوهش

مقاله حاضر، جزء پژوهشهای بنیادی است که با استفاده از منابع اسنادی و کتابخانهای شامل قرآن و سایر کتب دینی عالمان دین اسلام و آثار اندیشمندان حوزه جغرافیای سیاسی می باشد. این پژوهش مبتنی بر رویکرد واقع گرایی آرمان گرایانه از موضع عقلانیت وحیانی به بررسی ماهیت فلسفه جغرافیای سیاسی پرداخته است.

## ۳- مبانی نظری پژوهش

### ٣-١- مفاهيم فلسفه، علم و فلسفه علم

فلسفه معرفتی است مبتنی بر روش برهان و تعقّل و موضوع آن هستی (موجودات محسوس و نامحسوس) است. به علم در مفهوم کلی و عام آن Knowledge ولی از واژه علم مفهوم خاصی نیز تعبیر شده و آن Science است ( Knowledge علم در مفهوم کلی خود بر هر نوع 6 -5 :1978). علم در لغت به معنی یقین، معرفت و دانش است (Amid, 1985). واژه علم در مفهوم کلی خود بر هر نوع آگاهی نسبت به اشیاء، پدیده ها و روابط اطلاق می شود، اعم از آنکه در حوزه جهان مادی قرار داشته باشد یا مربوط به عالم معنا و ماوراءالطبیعه باشد، که مقصود آن بخشی از دانستنی ها و آگاهی های نوع بشر است که به روش های تجربی قابل اثبات و تأیید باشد و بیشتر مترادف با علوم تجربی، طبیعی و انسانی است که در جهان خلقت قابل آزمایش می باشند و نتایج پژوهش های آن ها دارای ما به ازای خارجی است (34 : 122 Hafeznia, 2012). بینش وسیع و گسترده انسان درباره جهان، تحت ضوابط و قواعد و منطق خاصی درآمده که «علم» نام دارد و به معنای اعم (یعنی مجموع تفکرات بشری درباره جهان که شامل فلسفه هم می شود) نظم خاص منطقی یافته است (12 -11 : Motahhari, 2003). به عبارت است از یک سلسله مسائل براساس برهان و قیاس عقلی که از مطلق وجود و احکام و عوارض آن گفتگو می کند.

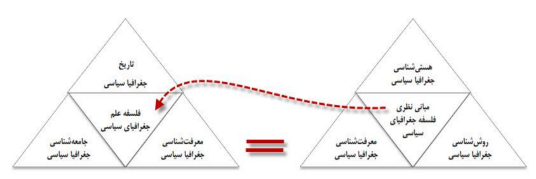
علوم حقیقی اصطلاحاً در مقابل علوم اعتباری گفته می شود و علوم اعتباری همانهاست که سابقین «علوم عملی» می نامیدند. علوم عملی شامل اخلاق، تدبیر منزل و سیاست مُدُن بوده است. فلسفه غیر از علم است. بین این دو رابطه خاصی برقرار است که هم علم از فلسفه استفاده می کند و هم فلسفه از علم. درواقع، جمیع قوانین کلی علمی قانون بودن و قطعی بودنشان متوقف به یک سلسله اصول کلی است که فقط فلسفه می تواند عهده دار صحت آن اصول باشد (حمد تقسیم ارسطویی را درباره علوم بیان کنند کلم «فلسفه» یا کلم کلم «فلسفه» یا کلم

«حکمت» را به کار می بردند، می گفتند: فلسفه (یعنی علم عقلی) بر دو قسم است: نظری و عملی. «فلسفه نظری» آن است که درباره اشیاء آنچنان که هستند بحث می کند، و «فلسفه عملی» آن است که درباره افعال انسان آنچنان که باید باشد، بحث می کند. فلسفه عملی نیز به نوبه خود تقسیم می شود به علم اخلاق، علم تدبیر منزل و علم سیاست مُدان ( ,Motahhari می کند. فلسفه عملی نیز به نوبه خود تقسیم می شود به علم اخلاق، علم تدبیر منزل و علم سیاست مُدان ( ,شته های علمی بنیادی ترین و مهم ترین موضوع و مسئله آن رشته است. برخی رشته های علمی به دلیل بدیهی بودن موضوع و ماهیتشان، شاید چندان نیازی به تبیین فلسفی نداشته باشند؛ مانند جامعه شناسی، اقتصاد، روان شناسی، زمین شناسی و فیزیک که به ترتیب موضوع آنها جامعه انسانی، معیشت انسانها، روان انسانها، ساختمان و جنس کره زمین، و ماده و انرژی است و به عنوان موضوعات بدیهی و واقعی در جهان خلقت شناخته شده اند و تردیدی در آنها وجود ندارد.

ولی برخی رشتهها بهویژه جغرافیا به دلیل ابهام در موضوع آن و وجود نظرهای متفاوت در این زمینه، به تبیین فلسفی نیاز دارند (Hafeznia, 2014: 27- 28). فرایند تحقیق علمی فرایندی تعقّلی و تجربی است. داور علم، تجربه و داور فلسفه، برهان و تعقّل است. در فلسفه، حکمیت در باب صحتوسقم گزارههای فلسفی بـا تعقّـل و اسـتدلال عقلانـی اسـت. در معرفت علمي دانشمند در سطح نظري، تحقيق علمي نيازمند استدلال عقلاني است. موضوع معرفت درجه اول واقعيت است؛ درحالي كه فلسفه علم از نوع معرفت درجه دوم است. موضوع معرفت درجه دوم، معرفت ديگر و روش داوري أن استدلال منطقي الاست. فلسفه علم مسبوق به علم است. در فلسفه علم، سخن از علم شناسي و سؤالات أن از نـوع معرفت شناختی است. علم از نوع معرفت درجه اول است. موضوع علم واقعیت ها و روش داوری آن تجربه است؛ اما فلسفه از نوع معرفت درجه دوم است. موضوع این معرفت، علم و روش آن استدلال منطقی است. پرسش های علم ناظر بر واقعیتهای اجتماعی و طبیعی و پرسشهای فلسفه علم از نوع معرفتشناختی است (Saeie, 2013: 17- 18). بنابراین، علم و فلسفه جزء معرفتهای درجه اول محسوب می شوند و هر دو به مطالعه جهان خارج از ذهن می پردازند. اما فلسفه علم به مطالعه علم پرداخته و جزء معرفتهاي درجه دوم است (Wasegh, 2016). فلسفه عملي و همچنين جغرافياي سیاسی درباره رفتار و عملکرد انسان آنچنانکه باید باشد صحبت میکند. به عبارت دیگر، سیاست مُدُن، سیاستی است که به تدبیر و تصمیم برای مدینه یا همان شهر، حکومت، سرزمین یا کشور مُنجر خواهد شد. جغرافیای سیاسی نیـز متـأثر از همين شاخه فلسفه عملي يا حكمت عملي است. علم جغرافيا و علم فلسفه، جزء معرفت هاي درجه اول، اما فلسفه جغرافیا جزء معرفتهای درجه دوم است. در فلسفه علم جغرافیای سیاسی، معرفتشناسی، تــاریخ، جامعــهشناســی و در مبانی نظری فلسفه جغرافیای سیاسی؛ هستی شناسی، معرفت شناسی و روش شناسی و همچنین کاربردهای علم جغرافیا موردبحث و بررسی قرار می گیرند. جغرافیای سیاسی هم در زمرد علوم عملی و کاربردی بوده و لذا شامل علـوم اعتبـاری

1. Logical Reasoning

است. از سوی دیگر فلسفه هر علمی، دانشی است که طی آن به تاریخ و جامعه شناسی علم و عالمان آن رشته و ساختار معرفت شناسی آن علم پرداخته می شود.



شکل ۱. ابعاد فلسفه جغرافیای سیاسی؛ (منبع: نگارنده)

### ۳-۳- تاریخ و جامعه شناسی اسلامی جغرافیای سیاسی

جُستارهای جغرافیای سیاسی پیشینه ای به عمر علم جغرافیا دارند که کمابیش به دو هزار و پانصد سال پیش بازمی گردند. از سده پنجم پیش از میلاد، موضوع جغرافیای سیاسی با عنوان مطالعه روابط حکومتها و کشورها با محیط طبیعی شان توسعه یافت که در قالب آن رابطه حکومت و دولت با اوضاع طبیعی و سرزمین، کانون اندیشه جغرافی دانان، مورخان، و فلاسفه ای همچون هردوت، افلاطون، ارسطو و استرابو در یونان بود. هردوت به عنوان مورخ به طور ضمنی به پیوند گروه های انسانی با محیط طبیعی شان توجه داشت. افلاطون در کتاب «جمهوری» پرسش هایی بنیادی خاصی درباره رابطه دولت با سرزمین مطرح کرد. ارسطو فیلسوف یونانی یکی از قدیمی ترین جغرافیدانان سیاسی در کتاب «سیاست» درباره گوناگونی مردم در نتیجه تنوع آب و هوایی مناطق مختلف نوشت. دانشمندان مسلمان و ازجمله ابن خلدون نقش مهمی در حوزه جغرافیای سیاسی داشتند. وی در کتاب «مقدمه» (مقدمه تاریخ) قبیله و شهر را به عنوان دو سازمان سیاسی و اقتصادی در محیط بیابانی بررسی کرد (49-91 : 2014 ) (Hafeznia & Kavianirad, 2014 ).

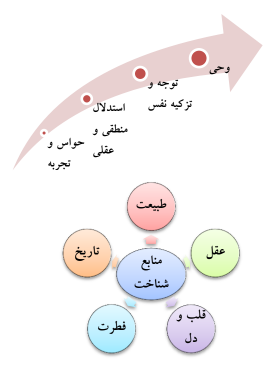
در قرونوسطی با تسلط کلیسا بر مراکز علمی شخصیتهای برجستهای همچون سن اگوستین کوشیدند تا معتقدات مسیحیت را با مبانی فلسفی، به خصوص آراء افلاطون و نوافلاطونیان، تبیین کنند ولی نسبت به افکار ارسطو بی مهری می شد. با تسلط مسلمانان بر اندلس و نفوذ فرهنگ اسلامی در اروپای غربی، از طریق افکار فلاسفه اسلامی مانند ابن سینا و ابن رشد با آراء ارسطو آشنا شدند (36 :Mesbahe Yazdi, 2004). در طول تاریخ تمدن اسلامی اساس کار فلاسفه و متکلمان، قبل از توجه به حکمت نظری و سایر علوم، به حکمت عملی در هر سه بخش آن بوده و هم کتابهایی که در

باب حکمت عملی و بهویژه سیاست ملکداری نوشته شده، توسط اشخاصی مانند نظام الملک، غزالی (احیاء علوم الدین و نصیحه الملوک)، خواجه نصیرالدین طوسی (اخلاق ناصری) و غیره بوده است (94: Farabi, 2000). بنابراین، در حکمت عملی اسلام که به لحاظ تاریخی و جامعه شناسی نیز اکثر اندیشمندان بر شئون آن صحّه گذاشته اند، سه بخش کلی اخلاق، تدبیر منزل و سیاست مُدن، از وجوه اساسی هستند و جغرافیای سیاسی نقشی انکارناپذیر در سیاست مُدن و حکمرانی آن دارد.

#### ٤- بحث و يافتههاي پژوهش

# ٤-١- اهميت و جايگاه «تجربه، عقل و وحي» در معرفت شناسي اسلامي

یکی از وسایل و ابزارهای شناخت برای انسان «حواس» است. انسان برای شناختن، به نوع یا انواعی از تجزیـهوتحلیـل نیاز دارد که کار عقل است. این کار بهاصطلاح با تجزیه و همچنین ترکیب کردن به شکل خاصی، که منطق عهدهدار کارهای تحلیلی و کارهای ترکیبی است، صورت می گیرد. برای شناسایی، ابزار حس، شرط لازم است، و نه کافی، یک نیرو و قوه دیگری هم به نام قوه عاقله است. آن قوهای که تجرید، تعمیم، تجزیه و ترکیب میکند، که حتی کلیـات را تجزیـه و ترکیب می کند. بنابراین حس یکی از ابزارهاست، قوه دیگر عقل است. حواس، ابزاری برای منبع طبیعت است. ابزار دوم شناخت، استدلال منطقي و عقلي (آنچه منطق آن را قياس يا برهان مينامد) ميباشد كه يک نوع عمل است كه ذهن انسان آن را انجام می دهد. منبع سوم قلب و دل می باشد. راه دل یعنی راه تزکیه نفس، راه تزکیه قلب یکی از راه هاست. عـدهای از علمای جدید مانند پاسکال ریاضیدان معروف، ویلیام جیمس روانشناس و فیلسوف معروف آمریکائی، الکسیس کـارل و برگسون دل را ابزار شناخت میدانند. یک منبع دیگر که مخصوصاً امروز به آن اهمیت میدهند و قرآن نیـز بـه آن اهمیـت زیادی داده است تاریخ است، یعنی ازنظر قرآن غیر از طبیعت و عقل و دل، یک منبع دیگر هم برای شناخت وجود دارد که آن عبارت از تاریخ است (Motahhari, 2001: 38- 113). شناخت نیازمند سه ابزار شهود، حس و عقل است که دو ابزار اخیر که شناخت بی واسطه از طبیعت و امر طبیعی را فراهم می کنند از اهمیت بسیار برخوردار هستند. ابزار حسی از رهگذر مشاهده، آزمایش، اندازه گیری و محاسبه نمود می یابند و ابزار عقل با درک رابطه علّی، مقایسه و شمارش مشابهت و تفاوت به شناخت طبیعت می پردازد (Kasierer, 1993: 87). به عبارت دیگر حس و تجربه، عقل و قوه استدلال، قلب، تزکیه نفس و وحی و الهام از ناحیه خداوند از راههای معرفت شناسی در علوم اجتماعی و رفتاری هستند. درواقع معرفتهای حسی با علوم تجربی و عقلی سنجش شده و معرفتهای وحیانی با علوم دینی (نقلی) و عقلی قابلسنجش و ارزیابی هستند. بنابراین، معرفت شناسی در رشت جغرافیای سیاسی به مطالعه شناخت، امکان، شیوهها، ابزار، منابع، منافع و دیگر مباحث مربوط به شناخت جغرافیای سیاسی می پردازد. معرفت ناظر بر فلسفه جغرافیای سیاسی از رهیافت اسلام در این پـژوهش، معرفتی مبتنی بر رهیافت اسلام با عنوان معرفت دینی میباشد. اما هیچ شخصی از ابتدای خلقت، شناختی نسبت به این دنیا و هر آنجه در آن است نداشته، همان طور که قرآن می فرماید: «والله اخرجکم من بطون امهاتکم لا تعلمون شیئاً و جعل لکم السمع و الابصار و الافئده» (Nahl/78)؛ درواقع خداوند در اینجا برخی از ابزار شامل دنیای وجودی انسان (انفسهم) و طبیعت (آفاق)، را به عنوان منبع و محیط شناخت برای انسان معرفی می نماید. همچنین که در حدیثی از معصوم OAIT داریم: «معرفه النفس انفع المعارف»؛ و یا در قرآن «سنریهم ءایتنا فی الافاق و فی انفسهم» (Foselat/53)؛ یکی از دعوتهای قرآن به مشاهده با ابزار چشم این آیات است: «افلا ینظرون الی الابل کیف خلقت و الی السماء کیف رفعت و الی الجبال کیف نصبت و الی الارض کیف سطحت» (Ghashieh/17-20) و یا «فلینظر الانسان مم خلق» (Taregh/5)؛ این مشاهدات با ابزار چشم اتفاقاً ماهیتی جغرافیایی از نوع پوزیتیویسمی دارد و منطبق با سیر آفاقی است زیرا در رابطه با انسان، حیوانات، گیاهان و جمادات (آسمان، کوهها و زمین) است. در جایی دیگر قرآن می فرماید: «و لا تقف ما لیس لک به علم ان السمع و البصر و الفواد کل اولئک کان عنه مسئولا» (Esrae/36). همچنین می فرماید: «قل سیروا فی الارض» (Mohamad/10 و قلب نیز دارد.



شکل ۲. ابزار و منابع شناخت در معرفت دینی؛ (منبع: نگارنده)

# ٤-٢- جغرافياي سياسي و ويژگيهاي آن در انديشه اسلامي

هستی شناسی، معرفت شناسی و روش شناسی عناصر سه گانه حاضر در کسب شناخت (معرفت) هستند که به ترتیب به عامل شناخت یا شناسنده (ذهن)، موضوع شناخت (هستی) و جریان شناخت می پردازند. پایه ای ترین و بنیادی ترین مسئله در کسب هر نوع معرفت مستلزم پیوند استوار میان این ارکان سه گانه است (Eftekhari, 2002: 14).

# ٤-٣- هستى شناسى جغرافياى سياسى از رهيافت اسلام:

هستی شناسی مطالعه آن چیزی است که هست و وجود دارد (Lawson, 2004). هستی، حقیقتی است که همیشه تحقق دارد و در آن زندگی میکنیم. هستی شناسی، علم وجود است از آنجهت که وجود دارد (Saliba, 2002: 459- 460). نوع برداشت و طرز فکری که یک مکتب درباره جهان هستی عرضه می دارد و تکیه گاه فکری آن مکتب به شمار می رود از آن به هستی شناسی تعبیر می شود و مطالعه شاخهای از علم فلسفه است که به حقیقت هستی می پر دازد ( Sobhani, 2008:489). نوع نگاه به هستی و یدیدآورنده آن، در نگاه به سیاست و فلسفه سیاسی، اثر دارد. سیاست یا عمل سیاسی را ازآنرو که موجود است و از اقسام مطلق وجود است و همچنین ازآنرو که متعلق اراده اختیار و قدرت انسان است، مي توان معقول عملي تلقي كرد (Haeri Yazdi, 2005: 462). نظام هستي داراي مبدأ، معاد و مسيري است، يعني تمامي معارف دین بدون واسطه یا باواسطه به همین سه بخش برمی گردد؛ آغاز هستی شناسی، توحید و انجام آن معاد و مسیر آن، رسالت است (Javadi Amoli A, 2010: 23). در تفهيم هستي شناسي الهي، عالمان دين، بهويژه علماي شيعه از راههاي مختلف کوشیدند تا مبدأ هستی را به آدمیان بشناسانند، و در این راه از هم ابزارهای معرفتی، همانند حس و تجربـه، برهـان عقلي، شهود قلبي و اشراق باطني، فطرت و وحي بهره گرفتند (Javadi Amoli , 2009: 71). انديشهوران مادي، هسـتي را در قلمرو ماده محدود مي دانند. بنابراين رمز مكتب الهي در مقابل مكتب الحادي، يذير فتن دو قسم مادي و مجرد هستي است (Javadi Amoli B, 2010: 110). هستي يک شيء يا عيني و يا ذهني است. هستي عيني يعني هستي خارجي که مستقل از ذهن انسان است. مثلاً كوه و دريا و صحرا در خارج ذهن ما و مستقل از ذهن ما وجود دارند. پس وجود آنها عینی است و از مفاهیم جغرافیایی می باشند. ولی همین وجودی هم در ذهن ما دارند. آنگاه که ما تصور می کنیم آنها را، در حقیقت آنها را در ذهن خود وجود می دهیم. وجودی که اشیاء در ذهن ما پیدا می کنند «وجود ذهنی» نامیده می شود. اما این تصور و وجود ذهنی منشأ آگاهی است و بهنوعی وجود یافتن ماهیت اشیاء خارجی است در ذهن ما؛ ولـی از آن نظـر که ذهن انسان واقعاً یک نشئه دیگر از وجود است و سبب می گردد که هستی در ذات خود دو گونه گردد: ذهنی و عینی (Motahhari, 2004: 170-171)

از سوی دیگر، جغرافیا به عنوان یک علم از یکسو بر بنیادهای کمابیش ثابت و پایدار طبیعت (ژئـو) اسـتوار اسـت از دیگر سو، انسان جغرافیایی است که طبیعت وجودیاش در حوزه نیازهای مادی و معنـوی، او را بـه نگـارش و توصـیف (گرافیا) پدیده های طبیعی سوق داده است (Hafeznia & Kavianirad, 2014: 17). فرض بنیادی در جغرافیا، اعتقاد به تأثیر متقابل میان رفتار انسان و محیط زندگی اوست و مسئله اصلی در جغرافیای سیاسی عبارت است از بررسی نقش و تأثیر رفتار و تصمیم های یک سازمان سیاسی بر محیط و به طور متقابل، آثار محیط طبیعی و انسانی بر رفتار و تصمیم گیری های افراد، گروه ها و سازمان سیاسی فضا (حکومت) (Wasegh & Et.al, 2016: 390). همچنین گریفیت تیلور جغرافیا را علم روابط متقابل میان انسان و طبیعت می داند (Shokouei, 2010: 18). جغرافیا علمی است که به مطالعه محیط انسانی کره زمین از دیدگاه فضای انسانی می پردازد. به بیان دیگر، جغرافیا عبارت است از مطالعه علمی روابط انسان و محیط. همچنین سیاست به معنی «تدبیر» و به کار گرفتن تدبیر در کار کشورداری یا مدیریت سیاسی اجتماع است. اما جغرافیای سیاسی عبارت است از «مطالعه اثر گذاری تصمیمات سیاسی انسان بر فضای جغرافیای»؛ مانند تقسیمات سیاسی را کشور و مرزسازی های سیاسی روی صحنه جغرافیا و درواقع آثار جغرافیا بر سیاست» می داند (شهه بخرافیای سیاسی و و مجرافیای سیاسی از رهیافت اسلام نیز صحبت پیرامون روابط انسان و محیط است که همه براساس واقعیات هستی شناسی جغرافیای سیاسی از رهیافت اسلام نیز صحبت پیرامون روابط انسان و محیط است که همه براساس واقعیات عینی است.

# موضوع جغرافياي سياسي

موضوع هر علمی عبارت است از آن چیزی که در آن علم از احوال و عوارض او گفتگو می شود و قضایای مربوط به او حل می شود. آنچه موضوع یک علم نامیده می شود همواره دارای انواع و اقسامی است که یک سلسله احکام، عوارض و حالات مخصوص به خود را دارد. عوارض و احکام بر دو قسم است: عوارض اولیه یا ذاتیه، و عوارض ثانویه یا غریبه؛ در مسئله تمایز و تشابه علوم و طبقه بندی آنها نکته حساسی که از نظر منطقی هست همانا تمیز و تشخیص عوارض ذاتیه از عوارض غریبه است. عوارض ذاتیه هر موضوعی همواره به نحوی است که ذهن یا مستقیماً و بلاواسطه رابطه آن را با موضوع درک می کند یعنی احتیاج به دخالت حد وسط و اقامه برهان ندارد و یا اینکه با مداخله حد وسط رابطه وی با موضوع درک می کند یعنی احتیاج به دخالت حد وسط و عوارض ذاتیه وی باید واقعی و نفس الامری باشد (نه اعتباری) و موضوع روشن می شود. قهراً رابطه بین هر موضوعی و عوارض ذاتیه وی باید واقعی و نفس الامری باشد (نه عزئی) و علوم اعتباریه که رابطه بین موضوعات و محمولات در آن علوم وضعی و قراردادی است و نه واقعی و نفس الامری مانند حقوق و همچنین علومی که یک سلسله قضایای شخصیتی مسائل آنها را تشکیل می دهد مانند تاریخ و جغرافیا از محل کلام منطقیون خارج است (23 -20 20 23 25 30).

آن گروه از علومی که به مطالعه در احوال پدیدههای فاقد ذات می پردازند، جزء علوم اعتباری محسوب می شوند؛ نظیر علوم اجتماعی و ازجمله جغرافیا؛ بنابراین در علومی نظیر جامعه شناسی و جغرافیا، پدیدههایی همچون جامعه، کشور، ملت، دولت، سازمان و نهادها، فضاها و نظایر آنها که پدیدههایی برساخته و اعتباری بوده فاقد ذات و صفات ذاتی هستند. بر این

اساس می توان گفت علم جغرافیا به دلیل مطالعه پیرامون پدیدههای فاقد ذات (اعتباری)، فاقد موضوع می باشد ( Et.al, 2018: 176- 177 176 - 177 گفت علم جغرافیا به دلیل مطالعه پیرامون پدیدههای کای به دو دسته تقسیم می شوند: علوم حقیقی (فلسفه، منطق، ریاضیات و علوم طبیعی) که معمولاً به آنها علوم نظری نیز می گویند و دارای ذات و موضوع می باشند و علوم اعتباری (شامل برخی علوم طبیعی که آنها را علوم کارکردی می نامند) و علوم اجتماعی که ماهیتی کارکردی و حل مسئله دارند و فاقد موضوع می باشند، زیرا علومی که وضعی و قراردادی هستند، عوارض آنها غریبه بوده و نه ذاتی و قضایای آنها یک سلسله مسائل شخصیه هستند، مانند جغرافیای سیاسی که جزء علوم اجتماعی و در زمرد علوم اعتباری است و مسائل آن وضعی و قراردادی، عوارض آن ثانویه و نه ذاتی و قضایای آن شخصیه و موردی هستند، لذا جغرافیای سیاسی فاقد موضوعات اعتباری که ذاتی نیستند را حوزه تصمیمات سیاسی که بر روی جغرافیا تأثیرگذار هستند را می توان به صورت نسبی به عنوان موضوعات اعتباری جغرافیای سیاسی عتبار کرد.

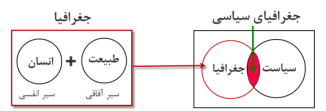
### ماهیت جغرافیای سیاسی

«ماهیت» مرداف فارسی آن «چیستی» است. مفاهیم ماهوی، مفاهیمی هستند که ذات مصادیق خود را بیان می کنند که اشیاء خارجی، «چه چیزی» هستند. پس ماهیت در پاسخ از سؤال «این چیست؟» بیان می شود. ذهن ما در هر چیز دو حیثیت را تشخیص می دهد: حیثیت وجود، حیثیت ماهیت، و از این دو حیثیت، حیثیت وجود اصیل است و حیثیت ماهیت اعتباری می باشد (۱۵۳ -97 :Shirvani, 2008). حیثیت ماهیت اختصاص به دسته خاصی از اشیا دارد، مثلاً: انسان یا مسترک اسب یا درخت؛ یعنی هر ماهیتی بر دسته خاصی از واقعیات حمل می شود و نه بر هم آنها. اما حیثیت وجود، مشترک میانهم واقعیات و بر هم آنها حمل می شود (80 -78 :Shirvani, 2008). شکل سطح زمین و فرایندهای (طبیعی و انسانی) که بدان وارد می شوند، ماهیت جغرافیا را تشکیل می دهند. بر این اساس، کنش متقابل محیط طبیعی و انسان همیشه در کانون مسائل جغرافیای سیاسی جزء علوم کانون مسائل جغرافیای آن شخصی و قابل تجربه و کارکرد آن حل مسئله می باشد، لذا ماهیت آن تجربی و کارکردی است.

#### حیطه و قلمرو جغرافیای سیاسی

علم معرفتی است که قلمرو موضوعی آن واقعیتهای اجتماعی و طبیعی است. (Soroush, 1978: 6). همچنین ساعی می نویسد: «قلمرو موضوعی علم، واقعیتهای اجتماعی و طبیعی است. قلمرو موضوعی معرفت دینی نیز هستی شناسی است که بخشی از آن را واقعیتهای اجتماعی و مادی تشکیل می دهد» (Saeie, 2013: 18). درواقع حیطه و قلمرو جغرافیای سیاسی شامل دو عنصر انسان و طبیعت برای جغرافیا و سیاست می باشد. عنصر انسان خود دو ساحتی است، ساحت مادی و ساحت معنوی. قلمرو ساحت مادی بدن اوست متکی بر علم تجربی و قلمرو ساحت غیرمادی و معنوی

(روحی) او غیرمحدود و براساس روش وحیانی قابل تحقیق است. عنصر طبیعت ابعاد مختلفی دارد و حیطه قلمرو آن وسیع است ازجمله مجموعه موجودات در هوا کره، زمین کره، آب کره و یا به نحوی دیگر زیست کره که برخی از روش تجربی و قسمی از آنها مبتنی بر روش وحیانی قابل بررسی میباشد. اما سیاست ذات و جوهری ندارد، لذا اعتباری است، مادی نیست و بنابراین قلمرو آن طیف وسیعی از موضوعات محدود تا کلان را شامل می شود. در یک جمع بندی کلی حیطه و قلمرو جغرافیای سیاسی که علمی اعتباری است، فضاهای سیاسی واقع در سطح سیاره زمین است که توسط انسان اعتبارشده و ذاتی نیستند. بنابراین حیطه و قلمرو جغرافیای سیاسی نیز همانند موضوع آن اعتباری بوده و ذاتی نیست.



شکل ۳. مدل مفهومی حیطه و قلمرو جغرافیای سیاسی؛ (منبع: نگارنده)

#### تعریف جغرافیای سیاسی

تعریف، گزارهای است که ماهیت موضوع تعریف را نشان می دهد یا به دیگر سخن، پاسخی به چیستی آن موضوع است (Hafeznia & Kavianirad, 2014: 143). حافظنیا و کاویانی راد به نقل از پیت می نویسند: «از دیرباز تعریف جغرافیا به عنوان مطالعه روابط میان جامعه (انسان) و محیط طبیعی» بوده است (49: 49). جغرافیای جغرافیای دانشی کاربردی و مسئله محور است. لذا تعریف آن براساس کارکرد جغرافیا و حل مسئله است. در تعریف دانش جغرافیای سیاسی می توان گفت عبارت است از دانش تولید و مدیریت سیاسی فضا؛ در تولید فضا مدیران و کارشناسان فضاهای جغرافیای تقسیمات سیاسی فضا را سازمان دهی و یا ساماندهی می کنند و از این قبیل فعالیت هایی که کارگزاران یک کشور در حوزه امورات وزارت کشور و استانداری ها انجام می دهند.

# ٤-٤ معرفتشناسي جغرافياي سياسي از رهيافت اسلام

معرفت شناسی گرایشی از فلسفه علم است که به بررسی ماهیت، منشأ و اعتبار شناخت و معرفت می پردازد که گاه از آن به عنوان «نظریه شناخت» هم یاد می کنند (Le roy Finch, 2005: 145). معرفت شناسی به مطالعه شناخت، امکان، شیوه ها، ابزار، منابع، منافع و دیگر مباحث مربوط به شناخت می پردازد یا آن که شاخه های مختلف دانش را پس از پیدایش

و گسترششان بـا توجـه بـه هويـت جمعـي و تـاريخيشـان بررسـي مـيكنـد (Hafeznia & Kavianirad, 2014: 24). معرفت شناسی پیرامون مسایل مختلف شناخت ازجمله مفهوم شناخت، امکان شناخت، ملاک و معیار شناخت (حقیقت)، یقین یا حدس و گمان در شناخت؛ بنابراین مبانی اصلی معرفت شناسی به باور، صدق و توجیه قضایا و گزاره ها بازگشت می کند. در معرفت شناسی، ابزارهای شناخت ازنظر مکاتب مختلف، متفاوت است اما بهطورکلی، حواس، عقـل، فطـرت و دل از منابع مهم شناخت تلقى مىشوند كه از طريق تجربه، استدلال عقلى (تعميم، تحليل و تركيب و تجريد، قياس، برهان و غیره) و توجه، تزکیه و گواهی و وحی، انسان را به معرفت نائل میکنند (Security S. G, 2008: 116). امام خمینسی ۵۰۵ عقل و تجربه بشری را برای شناخت امور طبیعی دارای صلاحیت میدانند و اعتقاد دارند وحی ایـن شـناخت را در امـور طبیعی و ماورای طبیعی کامل میکند. البته وحی الهی برای یک عـدهای از اشخاصــی کـه کمــال پیـدا کـردهانــد ( Imam Khomeini, 2007: 190). خداوند در قرآن كريم در آيات متعددي از نشانه هاي خود جهت شناخت انسان از خود، دنياي اطرافش و در نهایت شناخت غایمی که همان شناخت خداوند است سخن به میان آورده است. در یکی از این آیات چنین مى فرمايد: «سنريهم ءايتنا في الافاق و في انفسهم حتى يتبين لهم انه الحق اولم يكف بربك انه على كل شيء شهيد» (Foselat/53)؛ فرموده «سنریهم»، یعنی علاوه بر نشانه هایی که در دسترس است، در آینده نیز نشانه هایی را به آنان نشان خواهیم داد. پیشرفت علوم، گامی برای خداشناسی است. تمام هستی، کلاس خداشناسی است و خداشناسی با توجه به نزدیکترین موجود (خود انسان) تا دورترین نقطه هستی ممکن است (Qaraati, 2004: 365). خداوند نیز در آیه مـذکور، نشانه های خود را برای شناسایی هستی سیر در آفاق و انفس یعنی تحقیق در عالم وجودی (انسان) و عالم خارج از انسان (طبیعت) معرفی مینماید. به عبارت دیگر سیر در عالم وجودی انسان (سیر انفسی) و برای شناسایی طبیعت سیر در عالم خارج از وجود انسان (سیر آفاقی) را معرفی مینماید. تجمیع این دو عنصر در کنار هم جغرافیا را تشکیل میدهد که تـأثیر سیاست بر جغرافیا و فصل مشترک این دو، ساختار رشت جغرافیای سیاسی را به وجود میآورد.

## مفاهیم کلی، معقولات و اعتباریات در جغرافیای سیاسی

مفاهیم کلی که در علوم عقلی از آنها استفاده می شود به سه دسته تقسیم می گردند: مفاهیم ماهوی یا معقولات اولی مانند مفهوم انسان، مفاهیم فلسفی یا معقولات ثانیه فلسفی مانند مفهوم علّت و معلوم و مفاهیم منطقی یا معقولات ثانیه منطقی مانند مفهوم عکس مستوی. این تقسیم سه گانه از ابتکارات فلاسفه اسلامی است. مفهوم کلی یا قابل حمل بر امور عینی است و به اصطلاح اتصاف آن خارجی است، مانند مفهوم انسآن که بر حسن و حسین حمل می گردد و یا قابل حمل بر امور عینی نیست و تنها بر مفاهیم و صورتهای ذهنی، حمل می گردد و به اصطلاح اتصاف آن ذهنی است. دسته دوم را که تنها حمل بر امور ذهنی می شود «مفاهیم منطقی» یا «معقولات ثانیه منطقی» می نامند. اما مفاهیمی که حمل بر اشیاء خارجی می شوند به دو دسته تقسیم می گردند: یک دسته مفاهیمی که ذهن به طور خودکار از موارد خاص، انتزاع می کند.

چنین مفاهیمی را مفاهیمی ماهوی یا معقولات اولی می نامند. دسته دیگر مفاهیمی هستند که انتزاع آنها نیازمند به کندوکاو ذهنی و مقایسه اشیاء با یکدیگر می باشد مانند مفهوم علت و معلول و رابطه آتش و حرارت که پس از مقایسه در ذهن انتزاع می شود. این گونه مفاهیم را «مفاهیم فلسفی» یا «معقولات ثانیه فلسفی» می نامند. و اصطلاحاً می گویند: معقولات اولی هم عروض شان خارجی است؛ هم عروض شان خارجی است و هم اتصاف شان؛ معقولات ثانیه فلسفی عروض شان ذهنی ولی اتصاف شان خارجی است و مم اتصاف شان، ویژگی هر یک از اقسام معقولات عبارت اند از معقولات ثانیه منطقی هم عروض شان ذهنی ولی اتصاف شان خارجی است؛ مفاهیم منطقی که فقط بر مفاهیم و صورت های ذهنی حمل می گردند؛ مفاهیم ماهوی که از ماهیت اشیاء حکایت می کنند و حدود و وجودی آنها را مشخص می سازند و به منزله قالبهای خالی برای موجودات هستند. این مفاهیم «قالبهای مفهومی» بوده که در علوم مختلف حقیقی کاربرد دارند و مفاهیم فلسفی که بدون مقایسه و تحلیل های عقلی به دست نمی آیند و هنگامی که بر موجودات، حمل می گردند از انحاء وجود آنها (نه حدود ماهوی آنها) حکایت می کنند. مفاهیم فلسفی «مابازاء عینی» ندارند، یا عروض شان ذهنی است. درازای آنها مفاهیم و تصورات جزئی، وجود ندارد. مثلاً چنین فلسفی «مابازاء عینی» ندارند، یا عروض شان ذهنی است. درازای آنها مفاهیم و تصورات جزئی، وجود ندارد. مثلاً چنین نیز در نظر فیلسوفان سه دسته هستند: ۱ – «حقایق» یعنی مفاهیمی که در خارج مصداق واقعی دارند؛ ۲ – «اعتباریات» یعنی مفاهیمی که در خارج مصداق واقعی دارند؛ ۲ – «اعتباریات» یعنی مفاهیمی که در خارج مصداق ورخ و و سیمرغ (Tabatabaee, 2002: 38).

از سوی دیگر مفاهیم موجود در ذهن شامل معقولات اول (ماهیات)، معقولات ثانی فلسفی (اعتباریات) و معقولات ثانی منطقی (قوانین منطقی شامل قانون علیّت و تناقض) میباشد. «انتزاع دستهای از مفاهیم کلی که منطبق به محسوسات می شود از قبیل مفهوم انسان، اسب و درخت مستقیماً از راه تجرید و تعمیم جزئیات محسوسه برای عقل حاصل شده و عیناً همان صُورَ محسوسه هستند که از راه یکی از حواس وارد ذهن شدهاند و سپس عقل با قوه تجریدی که دارد از آن صُورَ محسوسه یک معنای کلی ساخته که به این دسته در اصطلاح فلسفه معقولات اولیه می گویند. اما دستهای دیگر با انتزاع بدیهیات اولیه و مفاهیم عامه از دسته اول به نحو دیگری انتزاع شده و مستقیماً از راه حواس وارد ذهن نشدهاند بلکه ذهن پس از واجد شدن صُورَ حسیّه با یک نوع فعالیت و ترتیب خاصی این مفاهیم را از آن صُورَ حسیّه انتزاع می کند که به آنها معقولات ثانیه می گویند و همین معقولات ثانیه فلسفی است که بدیهیات اولیه منطق و موضوعات غالب فلسفه اولی را تشکیل می دهند، و درهرحال چه معقولات اولیه و چه معقولات ثانویه مسبوق به ادراکات جزئیه حسیّهاند» اولی را تشکیل می دهند، و درهرحال چه معقولات اولیه و چه معقولات ثانویه مسبوق به ادراکات جزئیه حسیّهاند» سرزمین، حاکمیت و مرز جزء معقولات ثانی فلسفی (اعتباریات) هستند. به عبارت دیگر، اعتباریات شامل مفاهیم کلی ذهنی سرزمین، حاکمیت و مرز جزء معقولات ثانی فلسفی (اعتباریات) هستند. به عبارت دیگر، اعتباریات شامل مفاهیم کلی ذهنی سرزمین، حاکمیت و مرز جزء معقولات ثانی فلسفی (اعتباریات) هستند. به عبارت دیگر، اعتباریات شامل مفاهیم کلی ذهنی

و انتزاعی هستند که از ابتدا فاقد مابهازاء خارجی هستند، لیکن براساس واقعیتهای بیرونی و نیاز جوامع و انسانها در ذهن ساخته و اعتبار میشوند. اما جغرافیای سیاسی مشتمل بر طبیعت، انسان و سیاست است. از برهمکنش متقابل این سه عنصر موضوعاتی پدید می آید که قوام دهنده جغرافیای سیاسی است. هر یک از این عناصر سه گانه ریزعناصری دارند، طبیعت از قبیل: کوه، دریا، رودخانه، دشت و غیره که کلّیهای طبیعی را شامل میشوند و کلّیهای عقلی که مفاهیم جغرافیای سیاسی هستند. جغرافیای سیاسی بیشتر متشکل از دو نوع این کلّیها میباشد؛ بخش جغرافیایی آنکه ویژگی عینی دارد شامل کلّیهای طبیعی است که منشأ خارجی و واقعی دارند و بخش سیاسی آنکه خصوصیات ذهنی دارد شامل کلّیهای عقلی (موقعیت جغرافیایی و ژئوپلیتیکی، مرز، امنیت، قدرت، مدیریت فضا) که اعتباری است. اعتباریات نیز شامل دو دسته می شوند: اعتباریات عقلی (وصفی و خبری)، اعتباریات محض یا ارزشی (توصیهای، تجویزی و انشائی)؛ اعتباریات عقلی باملاحظه و مقایسه میان اشیاء و پدیدههای عینی و واقعی بهصورت مفهومی کلی (کلیهای عقلی) در ذهن پدید می آیند و انتزاع می شوند، همچنین گزارههای اعتباری عقلی منطبق با واقعیات و منطق بوده و قابل استدلال می باشند، مفاهیمی مانند (مکان، فضا، ناحیه، سرزمین، قلمرو)؛ اعتباریات محض منشأ خارجی و واقعی ندارد و ریشـه در تمـایلات و انگیـزههـای انسانها دارد و معمولاً برخاسته از نفس و فزونی طلبی انسانهاست. اما بخشی از اعتباریات عقلی آن دسته از واقعیات خارجی است که خاستگاه آن وحی و تعالیم دینی است و براساس خلقت تکوینی نیازی است که به هر دلیلی بـه منصـه ظهور نرسیده است. هنگامی که قرآن و متون دینی از مفاهیم اعتباری همچون حکومت، خلافت، امنیت، امّت، قریـه و بَلَـد صحبت میکنند، درواقع از معقولات ثانی فلسفی سخن می گویند که شامل کلّیهای عقلی بوده و براساس مفاهیم معقولات اول در ذهن انسان انتزاع می شوند.



شکل ٤. اعتباریات، اقسام و ادبیات آن در جغرافیای سیاسی؛ (منبع: نگارنده)

# قضایا و گزارهها در جغرافیای سیاسی

معرفت علمی ناظر بر اصول، گزاره ها یا قضایای خاصی است که جهان واقعی را توصیف می کنند و دربردارنده دسته ای از قضایا یا گزاره های وصفی و اخباری هستند که موضوعات موردمطالعه آن پدیدارهای عینی و حقیقی است دسته ای از قضایا یا گزاره های وصفی و اخباری هستند که موضوعات موردمطالعه آن پدیدارهای عینی و حقیقی است تسیم بندی اعتباری ها، گزاره ها و قضایا را هم می توان در دو دسته

گزارههای وصفی یا اِخباری و گزارههای تجویزی دستهبنـدی کـرد. خاسـتگاه گـزارههـا و قضـایای تجـویزی میـل.هـا و رغبتهای فردی و اجتماعی و خاستگاه گزارهها و قضایای توصیفی و اِخباری عقل و آموزههای دینی و وحیانی است. بنابراین گزارههای دینی و اخلاقی در اسلام قصد تحکّم و اعمال ضرورت اجرای بایدها بر هستها بهصورت غیرمعقولانه و غيرمنطقي را ندارد، زيرا احكام طبيعي و اجتماعي اسلام (بايدها و نبايدها) انطباق كامل با واقعيات عقلي و منطقـي دارد و می تواند به شکل عینی و واقعی بروز و ظهور داشته باشد. به اعتقاد مسلمانان مدینه فاضلهای که منطبق بر گزارهها و قضایای هنجاري اسلام است در زمان حكومت حضرت ولي عصر «عج» به صورت عيني به واقعيات تبديل خواهد شد. به عبارت دیگر «در اکثر موارد بایدها و نبایدها مبیّن ضرورت بالقیاس بین سبب و مسبّب و علت و معلول است یعنی تا کار مخصوصي (علّت) تحقّق نيابد نتيجه آن (معلول) تحقّق نخواهد يافت» (Mesbahe Yazdi, 2004: 204). از طرف ديگر، جغرافیای سیاسی را می توان به نوعی سیاست مُدانی دانست که جزئی از حکمت عملی است و بـ ه کشـورداری و مباحـث مربوط به آن می پردازد. لذا گزارهها و قضایا در جغرافیای سیاسی شامل دو دسته توصیفی -خبری یـا تحلیلـی، توصـیهای-تجویزی میباشند. بخشی از گزارهها که انشائی است برخاسته از امیال و رغبتهای فردی یا اجتماعی و از نوع تجویزی و توصیهای هستند اما بخش دیگری از گزارهها اِخباری است که در آن بیان علتها و معلولها وجود داشته، مانند گزارههای دینی و سیاسی در اسلام که عقلی می باشند. در مثال هایی که به نقل از نهجالبلاغه امیرالمؤمنین ٥٨٦ یک گزاره توصیفی (دینی) است: «کارگزاران دولتی را از میان مردمی باتجربه و باحیا، از خاندانی پاکیزه و باتقوا، که در مسلمانی سابقه درخشانی دارند، انتخاب کن، زیرا اخلاق آنان گرامی تر، آبروی شان محفوظ تر، طمع ورزی شان کمتـر و آینـدهنگـری آنــان بیشتر است» (Dashti, 2005: 411). گزاره توصیفی - خبری: انتخاب کارگزاران دولتی باتجربه و سابقه درخشان برای ایجاد حکمرانی خوب و جلوگیری از فساد اقتصادی و سیاسی امری ضروری است؛ گزاره توصیهای- تجویزی: انتخاب کارگزاران دولتی باید براساس تجربه و سابقه درخشان باشد. مثال دوم: گزاره توصیفی (دینی): «باید تـلاش تـو در آبادانی زمین بیشتر از جمع آوری خراج باشد، که خراج، جز با آبادانی فراهم نمی گردد، و آن کس که بخواهد خراج را بدون آبادانی مزارع بهدست آورد، شهرها را خراب، و بندگان خدا را نابود، و حکومتش جز اندک مدتنی دوام نیاورد» ( Dashti, 2005: 413). گزاره توصیفی - خبری: تلاش در جهت توسعه کشاورزی و اخذ مالیات در توسعه پایدار، رضایتمندی مردم، حکمرانی متعالی و اقتدار حکومتها تأثیر گذار میباشد؛ گزاره توصیهای- تجویزی: برای توسعه پایدار و اقتدار حکومتها میبایستی اخذ مالیات و توسعه کشاورزی و صنایع را مدنظر قرار داد. یک نمونه دیگر گزاره عقلی- دینسی از قـرآن کـریم: «انما الصدقات للفقراء و المسكين و العملين عليها و المؤلفه قلوبهم و في الرقـاب و الغرمين في سبيل الله و ابـنالسبيل» (Tobe/60)؛ «خذ من اموالهم صدقه تطهرهم و تزكيهم بها و صل عليهم» (Tobe/103)؛ اين دو گزاره هرچنـد هنجـاري-دینی است، اما انطباق بر براهین عقلی و واقعیت دارد و از جانب خدای عالِم به غیب و آشکار است؛ بنابراین علیرغم این که گزاره ظاهری هنجاری دارد درعین حال نوعی گزاره توصیفی – عقلی میباشد که اکثر کشورها در قالب سیاست های اقتصادی به صورت دیگر در حال اجرای آن هستند.

### تبیین در جغرافیای سیاسی

علم طبیعی مبتنی بر تبیین تجربی است. در علم اجتماعی علاوه بر تبیین، تفسیر نیز صادق است. تفسیر راه حلی برای فهم پیچیدگی روابط اجتماعی است که ریشه در علم اجتماعی دارد (3aeie, 2013: 14). تشریح، تحلیل، تعلیل و تفسیر چگونگی بروز پدیده ها و فرآیندها در جغرافیا را تبیین گویند. تبیین جزء مباحث علمی است که در پاسخ به چرایی و چگونگی است (Wasegh, 2016). تبیین، روابط علت و معلولی را بیان می کند. در علوم اجتماعی و از جمله آن جغرافیای سیاسی، تبیین های مختلفی و جود دارد که عبارتاند از:

- تبیینهای علّی: از نظر ارسطو تبیین علّی تبیینی است که یک یا چند علت از علل چهارگانه را که در طبیعت وجود دارند و مطابق با معانی پرسش چرا هستند ذکر می کند: علت مادی، علت صوری، علت فاعلی و علت غایی. تحلیل علّت و معلولی، رهیافت تبیین علمی در جغرافیاست که براساس علل پیشین، می توان پدیدارهای قابل مشاهده را بررسی کرد. درواقع، علیّت ارتباط متقابل دو عین خارجی و یا رابطه متقابل بین مجموعهای از رویدادها را بیان می کند (99 :Shokouei, 2010). در آیه «و ما کنّا مهلکی القری الّا و اهلها ظالمون»، و ما هرگز شهرها را هلاک نکنیم، مگر آن که اهلش ظالم باشند (Ghesas/59)؛ شهر، مردم و عدالت که نقطه مقابل ظلم است سه استعارهای هستند که در جغرافیای سیاسی کاربرد فراوان دارند، خداوند هلاکت شهرها و اهلش را در سیر ظلم تاریخی حاکمان به مردم و مردم به مردم تبیین می فرماید.
- تبیین های غایی (کارکردی): تبیین های کارکردی تبیین هایی هستند که وجود چیزی (مثلاً قلب) را با ذکر کارکردشان (تلمبه کردن خون) تبیین می کنند. چنین تبیین هایی در زیست شناسی و علوم اجتماعی غالباً ارائه می شوند. تبیین هایی که با توسیّل به هدف انجام می شود، تبیین های غایتانگارانه نام دارند. البته بعضی، تبیین های غایتانگارانه را محدود به تبیین های ناظر به رفتار هدفمند نکرده اند و شامل تبیین های کارکردی نیز دانسته اند (Kevin & Oliyan, 2002: 145). هر علمی هدف غایی مشخصی دارد. هدف کلی علم جغرافیا از تولید معرفت و دانش، رفع حوایج و نیازهای فضایی و شیوه درست زیستن برای بشریت می باشد. در حوزه کاربردی نگرش جغرافیدانان سیاسی، برآوردن نیازهای مادی و معنوی بشریت است. علمی می تواند ماندگاری خود را تضمین کند که در خدمت نیازهای فردی و اجتماعی انسانها قرار گیرد. منظور از حوزه اجتماعی، کاربرد معرفت و گزارههای علمی جغرافیای سیاسی برای رفع نیازهای سازمانهای اجتماعی، نهادهای عمومی، شرکتهای تولیدی، خدماتی و از همه مهم تر، حکومتها و سازمانهای دولتی است (۲۹-59 نهادهای عمومی، شرکتهای تولیدی، خدماتی و از همه مهم تر، حکومتها و سازمانهای دولتی است (۲۹-59 نهادهای عمومی، شرکتهای تولیدی، خدماتی و از همه مهم تر، حکومتها و سازمانهای دولتی است (۲۹-59 نهادهای عمومی، شرکتهای از آنجاکه

جغرافیا در زمرد علوم اعتباری و کاربردی است، لذا بخش عمده تبیینهای جغرافیایی از سنخ تبیینهای غایی و کارکردی هستند و تبیین علّی بهمنزله مقدمه برای دستیابی به تبیینهای غایی به شمار میروند، ازایسنرو درصد تبیینهای علّی در قیاس با تبیینهای غایی در علوم اجتماعی از قبیل جغرافیای سیاسی کمتر است ( Wasegh, کمتر است ( 2016). برای تنویه ذهن دو مثال از تبیینهای علّی و غایی را در زیر بیان مینماییم.

- تبیین علّی: اقتدار نظامی و آمادگی نیروهای مسلح تأثیر زیادی در افزایش سطح امنیت کشور دارد. «و اعدوا لهم ما استطعتم من قوه و من رباط الخیل ترهبون به عـدو الله و عـدوکم» (Anfal/60)؛ تقویـت نیروهـای مسلح علّتی برای معلول ایجاد امنیت و فقدان تهدید است.
- تبیین غایی: حضور و مداخله ایالات متحده آمریکا در غرب آسیا باهدف مقابله با جبهه مقاومت اسلامی
  می باشد.



شکل ٥. مدل مفهومي رابطه تبيينهاي علّي و غايي؛ (منبع: نگارنده)

### عینیّت، اعتبار و معیارهای ارزیابی (صدق و کذب) قضایا در جغرافیای سیاسی

یکی از مفاهیمی که در فلسفه علم و مخصوصاً در علوم اجتماعی بسیار حائز اهمیت است، مسئله عینیت است. نکته اصلی در این بحث تمییز گذاشتن میان چیزی است که در ذهن ماست با چیزی که بیرون از ذهن ما میگذرد ( :2002 اصلی در این بحث تمییز گذاشتن میان چیزی است که در ذهن ماست. عینیت را نیز باید در مقام داوری جستجو کرد. (349 یکی از مباحث مهم در علم (اجتماعی و طبیعی) میزان عینیت است. عینیت را نیز باید در مقام داوری جستجو کرد در باب مسئله عینیت در علم اجتماعی می توان گفت در چهارچوب رهیافت معرفت شناختی استقراگرایی (تجربه گرایی محض) پدیدههای انسانی اند. پدیدههای انسانی نیز ارزشی و ایدئولوژیکاند. از طرف دیگر یکی از ویژگیهای علم عینت آن است (14 :300 (Saeie, 2013). حکمای اسلامی هرچند تحت عنوان «ارزش و اعتبار علم» بحثی نکردهاند اما آنچه درباره وجود ذهنی گفته و اختیار کردهاند همان نتیجه را می دهد ( 265 :2002 (Motahhari, مراد از تجربی و عینی بودن آن است که مفهومی همگانی داشته باشد. به عبارت ساده تر، تجربه مشاهداتی که مبنای تولید ادراک و

شناخت علمی است، تجربه و دریافتی است که در دسترس همه قرار داشته و تکرارپذیر باشد (61 -60 : Popper, 2002). مصباح یزدی در خصوص تقسیم بندی اعتبارات گزاره ها و قضایا از نقطه نظر لفظی، ادبی و روانشناسی ذهنی می نویسد: «قضایای اخباری، قضایایی هستند که قابل صدق و کذب و صحت و خطا است و قضایای انشائی، قضایایی است که درستی و نادرستی درباره آنها معنی ندارد» (2004: 2004; 2004). در یک جمع بندی می توان گفت: منظور از عینی تر مطالعات جغرافیای سیاسی، عبارت از آن است که اولاً پدیده های جغرافیایی، پدیده هایی عینی و واقعی می باشند، نظیر سرزمین و دولت؛ ثانیاً معنای دیگر این است که پژوهش های جغرافیایی، پژوهش های عمومی و همگانی می باشد و مطالعه درباره پدیده های جغرافیایی در دسترس همه قرار دارد و امری تفسیری و صرفاً ذهنی یا پدیدار شناختی نیست. ثالثاً معیارهای ارزیابی و داوری در مورد فرضیه ها و نظریه های جغرافیایی واجد عینیت خارجی می باشد ( Wasegh, 2016). پدیده های جغرافیایی عینی و واقعی و پژوهش های آن هم، عمومی و همگانی و در دسترس همه پدیده های عینی و واقعی و پژوهش های آن هم، عمومی و همگانی و در دسترس همه می باشند، و امری کارکردی و عینی، قابل ارزیابی و داوری بوده بنابراین عینیت خارجی دارند.

### قانونمندی در جغرافیای سیاسی

قانون شدن یک مسئله برای اذهان در درجه اول متوقف است به معرفت موضوع و محمول آن مسئله و در درجه دوم متوقف است به دلیل و حجتی که سند قضاوت واقع شود و بتواند ذهن را قانع و ملزم کند ( -23 Shokouei, متوقف است به دلیل و حجتی که سند قضاوت واقع شود و بتواند ذهن را قانع و ملزم کند ( ( -24 Shokouei, امروزه اتفاق حاصل است که کم ترین شرط ضروری برای قانون گرا بودن عبارت علمی، این است که تعمیمی کلی باشد (93 Soroush, 1993: 19). امروزه اتفاق حاصل است که کم ترین شرط ضروری برای قانون گرا بودن عبارت علمی، این است که تعمیمی کلی باشد (93 Soroush, 1993: 19). امروزه اتفاق حاصل است که کم ترین شیفر می گوید: «فرموله کردن قوانینی که پراکندگی فضایی چهره ای سطح زمین را تبیین کند جغرافیا را در ردیف علوم قرار می دهد» (14 :992 Adhikari, 1992). اما در مورد علوم اعتباری نظیر جغرافیا، جامعه شناسی، اقتصاد حقوق و نظایر آنها، وجود مصادیق بی شمار برای کلیّت یا قانون بودن گزارهها و قضایا لزومی ندارد؛ به مطوری که در علوم اعتباری، چنانچه حتی یک قضیه و گزاره شخصی داشته باشیم که میان موضوع و محمول آن، رابطه علی و معلولی برقرار باشد، همان گزاره شخصی در حکم قانون و قابل تعمیم به گزارهها و قضایای دیگر است ( Yazdi, 2000: 120 - 123 که در حوزه فلسفه علوم طبیعی و اجتماعی مطرح شده است.

از آنجاکه جغرافیا جزء علوم اعتباری است نه حقیقی، قانونمندی بر فراوانی مصادیق نیست. بنابراین جغرافیا در زمرد علوم قانونمند است که این مسئله با اتکا به رویکرد رئالیستی و به کمک تحلیلهای منطقی و معرفت شناختی اثبات شده است (Wasegh & Mohammadi, 2018). جغرافیا یک دانش اعتباری است، لذا لزومی ندارد که موضوع گزارههای آن کلی باشد. همچنین برای قانونمند بودن جغرافیا لازم نیست که موضوعات دارای مصادیق متعدد بیرونی باشند و کافی است

روابط علّت و معلولی مابین گزاره ها حاکم باشد، لذا قواعد، روابط و قوانین حاکم در یک مکان جغرافیایی خاص، می تواند بعنوان اصول عام و فراگیر، قابل تعمیم به سایر مکانها و فضاها باشد. ازاین رو به غم تفاوت و اختلافات طبیعی و انسانی میان مکانها و فضاهای جغرافیایی اصولی عمومی نظیر مدیریت سیاسی فضا، آمایش و سازمان دهی و غیره بر هم مکانها حاکم است (Wasegh, 2016). تفاوت ماهوی علوم حقیقی و اجتماعی در حوزه قانون این است که قوانین علوم حقیقی، در طبیعت وجود دارد و کشفی هستند و قوانین علوم اجتماعی وضعی و ساخته دست انسان هستند. به عبارت دیگر قوانین علوم اجتماعی (جغرافیای سیاسی) برساخته انسان بوده و مابین جوامع بشری اعتبار می یابد. اما بر خی قوانین ذاتی و از طرف خداوند می باشد مانند آیات «ان العزه لله جمیعا» و «الا ان لله من فی السموات و الارض» (66, 766, 700). منشأ و صاحب عزت، اقتدار، فرمانروایی و مالکیت که از مباحث اصلی جغرافیای سیاسی است از آن خداوند است، لذا هر قدرتی در این دنیا تحت این قانون قابل حل است. بر خی آیات نیز پیش بینی می کنند مانند: «و نرید ان نمن علی الذین استضعفوا فی الارض و نجعلهم ائمه و نجعلهم الوارثین و نمکن لهم فی الارض»؛ (6-5)(Ghesas)، در این آیات کلمات (ارض، سرزمین)، (استضعاف، ضعیف)، (ائمه، پیشوا یا حکمروا) و (وارث، جانشین حاکم)، (نمکن، قدرت) از ادبیات جغرافیای سیاسی بوده و حکومت بر یک سرزمین را در آینده خبر می دهند.

### دانش و ارزش در جغرافیای سیاسی

باور به جدایی دانش از ارزش ریشه در آثار هیوم دارد. وی در کتاب رسالهای در باب طبیعت بشر استدلال می کند که از امر واقع نمی توان به باید رسید (9). (Sadeghi, 2014: 9). اما کانت که متأثر از اندیشه های هیوم است به این نتیجه رسید که عقل نظری، توان حل مسائل متافیزیکی را ندارد و احکام عقلی در این زمینه، فاقد ارزش علمی است ( , Mesbahe Yazdi, عقل نظری، توان حل مسائل متافیزیکی را ندارد و احکام عقلی در این زمینه، فاقد ارزش علمی است ( 2004: 4 به عنوان نمونه بوزیتیویستها زمانی که دانش جدای از ارزش را به عنوان آرمان فعالیت علمی معرفی می کنند، باید دیگران را در خصوص ارزش و مطلوبیت چنین آرمانی قانع کنند. به تعبیر پوپر فارغ از ارزش بودن حتی اگر ممکن باشد باز یک ارزش جدید است ( 172 :Popper, 2000: 172 ). دانشمند تجربی یک ذهن خالص جدای از ارزش ها نیست و ارزش های او در تعیین پرسشها و اهداف علم دخالت دارد (7 :Popper, 1989، پوپر همچنین استدلال می کند که حتی مشاهده علمی نیز متأثر از اجتماعی ایدئولوژی زدایی کنیم و دانشمند علم اجتماعی خود را از ارزش های فردی تهی سازد. لازمه دستیابی به عینیت خالی سازی ذهن نیست. چنین کاری غیرممکن است. دانشمند علم طبیعی نیز به دلیل انسان بودن نمی تواند ذهنش را خالی سازد؛ مگر این که هویت اجتماعی او را نادیده بگیریم ( 14 :Saeie, 2013). هر فضا، هر محیط و پدیده های جغرافیایی، سازد؛ مگر این که هویت اجتماعی او را نادیده بگیریم ( 14 :Saeie, 2013). هر فضا، هر محیط و پدیده های جغرافیایی، نمادی از یک شیوه تفکر خاص یا عملکردی از ایدئولوژی نظام اجتماعی – حکومتی است. لذا، منطقی است که در هر نمادی از یک شیوه تفکر خاص یا عملکردی از ایدئولوژی نظام اجتماعی – حکومتی است. لذا، منطقی است که در هر

تبیین جغرافیایی، ابتدا روی میزان قدرت و توان فلسفه سیاسی و ایدئولوژی حاکم بر محیطهای جغرافیایی اندیشه کنیم (Shokouei, 2009: 54). در حکمت عملی اسلام که جغرافیای سیاسی در قالب سیاست مُدُن یکی از مصادیق امروز آن میباشد، بین جغرافیای سیاسی به عنوان دانش و دین اسلام به عنوان ارزش دینی یا ایدئولوژی فاصلهای وجود ندارد، بلکه بین این دو واژه قرابت و همبستگی بسیار زیادی وجود دارد. ایدئولوژیها و ارزشهایی دینی، بایدها و نبایدهای دینی با تکیه بر وحی منتقد به هستها و شرایط موجود جامعه سیاسی هستند و در پی هدایت و سوق دادن آن به سمت شرایط ایده آل و آرمانی می باشند که این خود هستی شناسی علم است. اما اگر منظور از ارزش، انگیزه، سود و منفعت شخصی افراد و گروهها باشد، اسلام هم بین دانش و ارزش ارتباطی را قائل نیست.

# ٤-٥- روش شناسي جغرافياي سياسي از رهيافت اسلام

روش شناسی بخشی از فلسفه علم است که به بررسی و تحلیل روش های مورداستفاده در یک علم می پردازد (Haghighat, 2007: 33). مباحث روش شناسی بر چگونگی و روش کسب علم و درک نسبت به پدیده های هستی تأکید دارد (Security S. G, 2008: 46). مکاتب فلسفی مغرب زمین به دو دسته کلی تقسیم می شوند: عقل گرایان و حس گرایان، نمونه بارز دسته اول در قرن نوزدهم ایده آلیسم هِگِل بود که حتی در انگلستان هم طرفدارانی پیدا کرد و نمونه بارز دسته دوم پوزیتویسم بود که تا امروز هم رواج دارد و ویتگنشتاین و کارناپ و راسل از طرفداران ایس مکتب اند (Yazdi, 2004: 42). اما بر پایه بنیاد فلسفی و هستی شناختی رشته جغرافیای سیاسی سه نوع روش شناسی عمده عبارت اند از:

روش استقراء گرایی یا پوزیتویسم: در اوایل قرن نوزدهم میلادی اگوست کُنت فرانسوی که «پدر جامعه شناسی» لقب یافته یک مکتب تجربی افراطی را به نام «پوزیتویسم» (اثباتی، تحصّلی، تحقّقی) بنیاد نهاد. البته قبلاً توسط «کنت دوسن سیمون» متأثر از افکار کانت پیشنهادشده بود. اساس آن را اکتفا به داده های بی واسطه حواس، تشکیل می داد و از یک نظر، نقطه مقابل ایدآلیسم بشمار می رفت ( , Resbahe Yazdi بی واسطه حواس، تشکیل می داد و از یک نظر، نقطه مقابل ایدآلیسم بشمار می رفت ( , Positivism بی واسطه حواس، تشکیل می داد و از یک نظر، نقطه مقابل ایدآلیسم بشمار می رفت ( , قلسفه بی واضعی یا ظاهری ) ترجمه کرده اند (28 : 7003 Rababaee B, منطق و نظریه تجربی مدعی است که اولاً احکام بدیهی اولی نداریم و ثانیاً اساس فعالیت ذهن سیر از احکام جزئی به احکام کلی است که اولاً احکام بدیهی اولی نداریم و ثانیاً اساس فعالیت ذهن سیر از احکام جزئی به احکام کلی است ( 700 Rababaee A, 2003 است به قدرت تجربه و آزمایش پدیده ها و مسائل اصالت داده می شود و با رویکرد استقرائی یا ترکیب قیاس و استقراء، مسائل راه کاریابی، معرفت علمی کشف و گزاره های علمی از طریق تعمیم تولید می شوند و بر نظریه آزمایی و اصلاح نظریه ها و نیز تولید نظریه های علمی نو تأکید دارد ( & Hafeznia هی شوند و بر نظریه آزمایی و اصلاح نظریه ها و نیز تولید نظریه های علمی نو تأکید دارد ( « Rabazina هی شوند و بر نظریه آزمایی و اصلاح نظریه ها و نیز تولید نظریه علی علمی نو تأکید دارد ( « Rabazina هی شوند و بر نظریه آزمایی و اصلاح نظریه ها و نیز تولید نظریه علی علمی نو تأکید دارد ( « Rabazina هی شوند و بر نظریه آزمایی و اصلاح نظریه ها و نیز تولید نظریه کاره می شوند و بر نظریه آزمایی و اصلاح نظریه می شوند و بر نظریه آزمایی و اصلاح نظریه ها و نیز تولید نظریه و گزاره های علمی نو تأکید دارد و بر نظریه آزمایه و گزاره های علمی نو تأکید دارد و بر نظریه آزمایه و استقراعی می نو تأکید دارد و بر نظریه آزمایه و آزمایش و استقراعی می نو تأکید دارد و بر نظریه آزمایه و بی تولید نظریه و بر نظریه آزمایه و بی تولید نظریه و بر نظریه و ب

قابل مشاهده و محاسبه است (Wasegh, 2016). در این روش به توصیف داده ها از بیرون پرداخته هشده و ویژگی های ظاهری و قابل مشاهده و محاسبه است (Wasegh, 2016). این رهیافت به جای استدلال قیاسی بر استدلال استقرائی و روش های علوم تجربی (مشاهده، پردازش فرضیه، آزمون پذیری و رسیدن به قانون در راستای فرضیه) تأکید دارد (29: Khoramshahi, 1982). از دیدگاه استقراء گرایان سطحی دو فرض مهم درباره مشاهده وجود دارد: ول اینکه علم با مشاهده آغاز می شود، دیگر اینکه مشاهده اساس وثیقی فراهم می کند که می توان از آن معرفت به دست آورد (34: Chalmers, 2016). در علم تجربه گرا، هم داده ها از مشاهده مستقیم جهان واقعی، دلایل و شواهد تجربه به دست می آید و تنها منبع شناخت و دانش ما را تجربه تشکیل می دهد. در ایس دیدگاه، هم پدیده های جغرافیایی باید از طریق مشاهده مستقیم، تجربه و آزمایش مورد بررسی قرار بگیرند. از بینان گذاران این روش، می توان فرانسیس بیکن، اگوست کنت، دیوید هیوم، جان لاک و جورج برکلی را نام برد. تحلیل تجربی، در ابتدا در علوم طبیعی به کار گرفته شد و بعداً در تحلیل واقعیتهای اجتماعی از آن استفاده شد. اساس روش تجربی، بر مکتب اثبات گرایی (پوزیتویسم) تکیه دارد و از روش های منطق استفرایی، شامل ریاضیات و آمار بهره فراوان می گیرد (201: Shokouei, 2010). این روش مبتنی بر حواس و تجربه بوده و به تجربه و آزمایش پدیده ها و مسائل اصالت داده و با رویکرد استقرائی مشاهدات آزمون و مسائل راه کاریابی، معرفت علمی کشف و گزاره های علمی از طریق تعمیم تولید می شوند.



شکل ٦. مدل مفهومي روند استقرابي تجربه گرائي يا روش پوزيتويسمي؛ (منبع: نگارنده)

روش تفسیری یا هرمنوتیکی: واژه هرمنوتیک از فعل یونانی Hermeneuien به معنی تفسیر و تأویل کردن گرفته شده است (Rikhteh Garan, 2008: 15). امروزه هرمنوتیک روش تفسیر و تأویل متن برای کشف حقیقت است و به بسیاری از حوزه های علوم انسانی نیز راهیافته است. در روش شناسی هرمنوتیک یا تفسیر متن، معنی و مفهوم نهفته در آن کشف و راز و رمز آن گشوده می شود (310: 2007: 310). درواقع هرمنوتیک تفسیر و تحلیل از طریق معنایابی و معناکاوی پدیده ها و رفتارها است (2016) (Wasegh, 2016). روش شناسی های مبتنی بر فهم شامل روش های استنباطی، تحلیل گفتمان، هرمنوتیک و تفسیری که طی آن

<sup>1.</sup> Hermeneutics

به قدرت فهم و ذهن مکاشفهای پژوهشگر اصالت داده می شود و با رویکرد کیفی و تحلیل محتوا، ماهیت پدیده ها، متنها، زمینه ها و انگیزه های پیدایش آن ها کشف و تبیین می شوند و از رهگذر آن ها به تولید معرفت خاص و عام کمک می شود (Hafeznia & Kavianirad, 2014: 81). برخی از مهم ترین آراء این مکتب درباره روش علم عبارت اند از: درون فهمی علوم اجتماعی در برابر برون فهمی علوم طبیعی، علت گرایی و علت کاوی در علوم اجتماعی، تفسیر در علوم اجتماعی در برابر تبیین در علوم طبیعی، قاعده مندی در علوم اجتماعی در مقابل قانون مندی در علوم طبیعی، احتماعی در علوم اجتماعی در مقابل قانون مندی در علوم طبیعی، حقیقی بودن قوانین طبیعی در مقابل اعتباری بودن قواعد اجتماعی، تأکید بر فهم درونی و هرمنو تیکی در مرحله گردآوری داده ها و تأکید بر فهم جمعی و قاعده مندی در مرحله داوری و ارزیابی نظریات ( Nabavi, مرحله گردآوری داده ها و تأکید بر فهم به قدرت فهم و ذهن مکاشفه گر پژوهشگر اصالت داده و با دیرینه شناسی و تبار شناسی می ویکرد کیفی و تحلیل گفتمان، ماهیت پدیده ها، متن ها، زمینه ها و انگیزه های دیرینه شناسی و تبار شناسی و تبین می شوند.



شکل ۷. مدل مفهومی روند تفسیری و تفهّمی روش هرمنو تیکی؛ (منبع: نگارنده)

• روش فرضی – استتاجی: استتاج یعنی ذهن از یک حکم کلی یک حکم جزئی را نتیجه بگیرد و بهاصطلاح از کلی به جزئی پی ببرد (45 :Tabatabaee, 2002). سیر از کلی به جزئی، یعنی نخست، محمولی برای یک موضوع کلی، ثابت شود و براساس آن، حکم جزئیات موضوع، معلوم گردد. چنین سیر فکری که در منطق «قیاس» نامیده می شود (109 :Mesbahe Yazdi, 2004). چهارچوب این روش به قدرت تعقّل در تولید فرضیه ها و نظریه های معرفتی و علمی اصالت داده و با رویکرد قیاسی و استدلال منطقی، مسائل، راه کاریابی و گزاره های علمی استتاج می شوند. در فرضیه سازی منطق تبیین قیاسی – قانونی <sup>27</sup> حاکم است. به طور کلی در فرضیه سازی محصول استدلال قیاسی است (68 -67 :Saeie, 2013). در علوم اجتماعی نظیر جغرافیای سیاسی روش شناسی متکی به دستگاه مرکب از «قیاس – استقراء» بوده و بر شیوه «فرضی – استتاجی» استوار است. در این روش هم از مشاهده موارد جزئی و از طریق تعمیم یافته های خاص به قوانین و اصول کلی

<sup>1.</sup> Deductive-Nomological Explanation

می رسند و هم متقابلاً از اصول و قوانین کلی به نحوی قیاسی موارد و مصادیق جزئی را تشـریح مـینماینـد (Lazi, 1998: 2). نظريه منطق تعقّلي شامل سه قسمت اساسي است: اولاً يارهاي از احكام ذهني بديهي اولی اند؛ ثانیاً ممکن است ذهن همان احکام بدیهی اولی را پایه و مبنا قرار دهد و با روش استنتاج او قیاس عقلي نتايج تازه بهدست آورد و باز آن نتايج بهدست آمده را پايه و مبنا براي نتايج جديد قرار دهد؛ ثالثاً احكام تجربي هنگامي به صورت «قانون كلي علمي» درمي آيد كه يك نوع قياس عقلي مركب از «بديهيات اوليه عقلیه» مداخله کند به این معنی که در مورد تمام مسائل علمی تجربی همواره و جود یک قیاس عقلی، مفروض و مسلّم است و اگر آن قیاس را مفروض نگیریم مشاهدات و تجربیات ما نتیجـه کلـی و عمـومی نمي تواند بدهـ د (Tabatabaee B, 2003: 105- 106 ). در رشته جغرافياي سياسي دادههاي عيني و قابل مشاهده از طریق مطالعات میدانی تنظیم و دسته بندی می گردند و سپس به عنوان مقدمه برای تحلیل های «استقرایی» و به خصوص «قیاسی» درنظر گرفته می شوند و در نهایت به اصول و قوانین تعمیمیافته جغرافیایی در قالب گزارهها و قضایای علمی منتهی می گردنــد (Kamran & Wasegh, 2006: 85). در ایــن روش بــه فرضیه و نظریات پیش از مشاهده و همچنین مشاهده، آزمون و تجربه و مزایای تفاسیر هرمنـوتیکی اهمیـت داده می شود. معتقدین به این روش برآنند که در مرحله گردآوری دادهها هیچ محـدودیتی در روش وجـود ندارد، لیکن پس از گردآوری دادهها، نوبت به داوری و ارزیابی آنها میرسد و در این مرحله دو روش پوزیتیویسمی و هرمنوتیکی و نیز تحلیل گفتمانی کارآیی لازم را نداشته و میباید از روش فرضی-استتاجی تبعیت نمود. اما مبنا در علوم اجتماعی و انسانی حرکت از حکم کلی به حکم جزئی است و لذا روش شناسی جغرافیای سیاسی از رهیافت اسلام، روشی است که واقعیات و پدیده های عینی و گزاره های نظری را به قضایا و احکام کلی عرضه می کند و براساس فرضیه قبلی، استنتاج لازم را انجام می دهد. فرضهای قبلی هم منطبق بر مبانی نظری (عقلی و وحیانی) اسلام میباشد. بنابراین، همان گونه که گفته شد در هیچ کجای عالم، دانش از ارزش جدا نیست، لذا روش شناسی نیز از سیاست و ایدئولوژی مجزا نیست.



شكل ٨ مدل مفهومي روش فرضي – استنتاجي؛ (منبع: نگارنده)

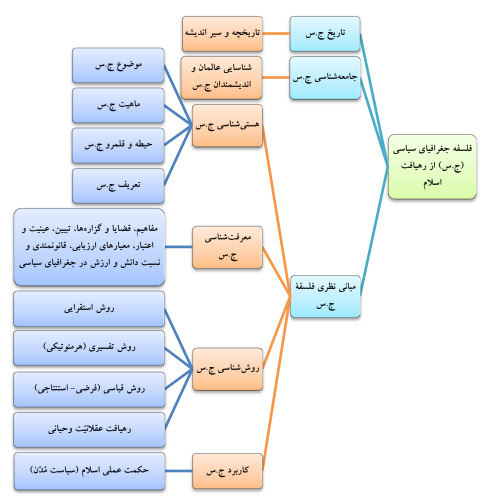
<sup>1.</sup> Deduction

## ٤-٦- کاربردهای عملی جغرافیای سیاسی از رهیافت اسلام

فارابی در نوشتن حکمت عملی و سیاست مدنیّه و روش ملـکداری در جهـان اســلام پـیشکســوت بــوده و احیانــاً ابن مسكويهها و جاحظها و خواجه نظامالملكها، همه مقلَّـد و پيـرو او بـودهانـد. عبـدالرحمن ابـنخلـدون، فيلسـوف و جامعه شناس اسلامی، ضمن بیان قواعد و ضوابط کشورداری، ملّتهای مختلف را ازلحاظ خوی و عادت و مدنیّت موردبحث قرار داده و مسایلی که در مقدمه ابن خلدون، در باب اجتماعیّات وجود دارد عمدتاً با رویکرد جغرافیای سیاسی است (60 -32 :Farabi, 2000). جغرافیا و جغرافیای سیاسی، بیشتر در خدمت حکومتها و دولتها بـودهانـد. بـه دیگـر سخن، موجودیت کاربردی خود را در پیوند با حکومت و سازمانهای مرتبط و به عبارتی بخش حکومتی اشتغال تعریف كرده است. هرچند اين بخش، قدرت و توانش بالايي در جذب كارشناسان اين رشته و توليد اشتغال دارد، اما جغرافياي سیاسی همواره از زمینه های اشتغال بخش خصوصی و نیازهای فردی جامعه که بیشتر از بخش حکومتی است، فروگذاری کرده و جغرافیدانان سیاسی کمتر خود را در پیوند با بخش خصوصی و راهکاریابی برای تنگناها و نیازمندیهای آن تعریف كردهاند. بخش خصوصي و عمومي (شهرداريها، بانكها، بيمهها و غيره) از توانش كاراً فريني و اشتغال بالاتري نسبت به بخش حکومتی برخوردار هستند، بهویژه زمانی که حکومتها تصمیم می گیرند از تصدی گری امور فاصله بگیرند (Hafeznia & Kavianirad, 2014: 73- 74). اما رفع نيازمنديها با ظهور و بروز يک مسئله، نياز يا دغدغه براي حکومت، دولت، سازمان و یا نهاد خاصی به وجود می آید. چون جغرافیای سیاسی جزئی از حکمت عملی و سیاست مُدُن در فلسفه عملی است، لذا دانشی کاربر دی برای حل مسئله است. دانش جغرافیا در عرصه های گوناگون به عنوان مطالعات زمینه ای مورداستفاده قرار می گیرد که اهم آن عبارتاند از: سیاست که به منظور مدیریت و سازماندهی سیاسی فضا و در عرصه تقسیمات و یهنهبندی های سیاسی و اداری و طراحی استراتژی های جغرافیایی در مقیاس های محلی، ملی، منطقه ای و جهانی کاربرد دارد. در اقتصاد مطالعات جغرافیایی پیرامون شناخت و ارزیابی و پراکنش منابع محیطی باهدف سازمان دهـی اقتصادی، توزیع بهینه منابع و رفع نیازمندیها و ضرورتهای زندگی در قالب برنامههای توسعه اقتصادی به کاررفته گرفته می شود. در فرهنگ از دانش جغرافیا در جهت شناسایی قلمروهای فرهنگی به منظور سازمان دهی و مدیریت فرهنگی فضا استفاده به عمل می آید. در امنیت به منظور تأمین نیازهای امنیتی فضا در زمینه کاربردهای نظامی و امنیتی حاصل از عوارض محیطی به منظور سازمان دهی امنیتی استفاده می گردد. در محیط زیست در جهت سازمان دهی و مدیریت بهینه منابع محیطی باهدف تأمین نیازها همراه با حفظ ذخایر، منابع و بنیادهای زیستی برای تأمین آسایش جهت ساکنان فضاهای جغرافیای استفاده می شود. اما در مدیریت، برنامهریزی و آمایش سرزمین با به کارگیری داده های جغرافیایی در جهت مدیریت مطلوب محیط باهدف تأمین نیازهای مردم و برقراری توسعه و توازن فضا در مقیاسهای محلی، ملی، منطقهای و جهانی استفاده مي گر دد.

#### ٥- نتيجه گيري

یکی از شاخههای مهم علم یا دانش جغرافیا، جغرافیای سیاسی است. علم جغرافیا و جغرافیای سیاسی از معرفتهای درجه اول و فلسفه علم جغرافیای سیاسی از معرفتهای درجه دوم می باشد. فلسفه جغرافیای سیاسی از دیدگاه فلسفی مکاتب مختلف موردبررسی و تبیین قرار گرفته است، اما تمامی مکاتب مذکور در تشریح و تبیین فلسفی جغرافیای سیاسی بهصورت ناقص عمل کردهاند. در این تحقیق به توضیح فلسفه جغرافیای سیاسی از رهیافت اسلام در سه حوزه هستی شناسی، معرفت شناسی و روش شناسی پرداخته شده است. در هستی شناسی موضوع، تعریف، حیطه و قلمرو، ذات و ماهیت، گزاره ها و قضایا و قانونمندی را در قالب دو سیر انفسی و آفاقی به بحث گذاشته شد؛ در معرفت شناسی ابزار شامل حواس و تجربه، استدلال منطقی و عقلی، توجه و تزکیه، گواهی و وحی؛ منابع شامل طبیعت، عقل، قلب و دل، فطرت و تاریخ؛ امکان شناخت، منافع و شیوه ها را در حوزه معرفت دینی بحث کردیم؛ در روش شناسی روش و اسلوب شناخت، روش فرضی – استناجی متکی به رهیافت عقلانیت وحیانی معرفی شده است.



شکل ۹. مدل مفهومی فلسفه جغرافیای سیاسی از رهیافت اسلام؛ (منبع: نگارنده)

#### كتابنامه

- 1. Adhikari, S., (1992). Fundamentals of Geographical Thought. Chaitanya.
- 2. Agnew, J., (2003). Contemporary Political Geography: Intellectual Heterodoxy and Its Dllemmas. *Political Geography*, No. 22, 603-606.
- 3. Amid, H., (1985). Amid Encyclopedia. Tehran: Amir Kabir Publishing, [In Pershian]
- 4. Chalmers, A.F., (2016). What is the science: Introduction on Philosophical Philosophy Schools. (Zibaklam. S., Trans.). Tehran: SAMT Publishing. [In Pershian]
- 5. Dashti, M., (2005). *Translation of Nahj-al-Balaghe*. Qom: Amir-Al-Momenin Cultural Research Institute. [In Pershian]

- 6. Ebn Sina, (1984) *Al-Shefa. Check it out and give it*. Ebrahim Madkour, Grand Ayatollah Al-Marashi Al-Najafi Lecture notes, Qom. [In Pershian]
- 7. Eftekhari, A., (2002). Structure and Interpretation of Security (Introduction on Interpretative Methodology). *Strategic Studies Quarterly*, No. 15. [In Pershian]
- 8. Farabi, A.N.M. E. M., (2000). *Civic Politics*. (Sajjadi, S.J., Trans.). Tehran: Ministry of Culture and Islamic Guidance Publishing. [In Pershian]
- 9. Fi, B., (2002). Modern Philosophy of Social Sciences. (Deyhami Kh. Trans.). Tehran: Tarhino Publishing. [In Pershian]
- 10. Haeri Yazdi, M., (2005). *Philosophical Papers*. Tehran: Research Institute of Philosophy and Philosophy of Iran. [In Pershian]
- 11. Hafeznia, M. R., & Kavianirad. M., (2014). Philosophy of Political Geography. Tehran: Publishing of Strategic Studies Research Center. [In Pershian]
- 12. Hafeznia, M. R., (2014). Explaining the Philosophy of Geography science. *Quarterly of Planning and space planning*, 18(2), 56-27. [In Pershian]
- 13.Hafeznia, M.R., (2012) Introduction to Research Method in human Sciences. Tehran: SAMT Publishing. [In Pershian]
- 14. Haghighat, S.S., (2007). Methodology of Political Science. Qom: Mofid University Publishing. [In Pershian]
- 15.Imam Mousavi Khomeini, R., (2007). *Sahifeh*. Tehran: Institute for the Publishing of Imam's Works. [In Pershian]
- 16. Javadi Amoli, A., (2009). Rights and Duties in Islam. Qom: Asra Publishing. [In Pershian]
- 17. Javadi Amoli, A., (2010A). *Thematic Interpretation*. Vol. 17, Qom: Monotheism in the Quran, Asra Publishing. [In Pershian]
- 18. Javadi Amoli, A., (2010B). *Thematic Interpretation*. Vol. 2, Society in the Quran. Qom: Asra Publishing. [In Pershian]
- 19. Kamran, H., & Wasegh, M., (2007). Logic and Scientific Method in Political Geography. *Geography and Development Quarterly*, 5(10), 88-73. [In Pershian]
- 20.Kasierer, E., (1993). The Enlightenment Philosophy. (Dariabandari, N., Trans.). Tehran: Kharazmi Publishing. [In Pershian]
- 21.Kevin, D.V., & Oliyan, J.S., (2002). *Believe Network*. (Divani A., Trans.). Tehran: Soroush Publishing. [In Pershian]
- 22. Khoramshahi, B.al-D., (1982). *Logical Positivism*. Tehran: Scientific and Cultural Publishing. [In Pershian]
- 23.Lawson, T. (2004). A Conception of Ontology. At: http://www.csog .group .cam .ac .uk/A\_Conception\_of\_Ontology.pdf.
- 24.Lazi, J., (1998). *Historical Income to the Philosophy of Science*. (Miyandari H.,Trans.). Tehran: SAMT Publishing. [In Pershian]
- 25.Le Roy Finch, H., (2005). *Epistemology*. USA: Macmillan Reference.
- 26.Matthews, J., & Herbert D., (2012). *Fundamentals of Geography*. (Riyahi V., Trans.). Tehran: Tarbiyat Moallem University Publishing. [In Pershian]
- 27. Mesbahe Yazdi, M.T., (2000). *Society and History from the Perspective of the Quran*. Tehran: Publishing of Islamic Propaganda Organization. [In Pershian]
- 28.Mesbahe Yazdi, M.T., (2004). *Philosophy Education* (Vol. I). Tehran: Amir Kabir Publishing. [In Pershian]

- 29. Mojtahedzadeh, P., (2013). *Political Geography and Geographic Policy*. Tehran: SAMT Publishing. [In Pershian]
- 30. Motahhari, M., (2001). Issue of Recognition. Tehran: Sadra Publishing. [In Pershian]
- 31. Motahhari, M., (2002). *Philosophical Papers*. Qom: Sadra Publishing. [In Pershian]
- 32.Motahhari, M., (2003). *Introduction to Islamic Worldview (1): Man and Faith*. Tehran: Sadra Publishing. [In Pershian]
- 33.Motahhari, M., (2004). *General Islamic Sciences (Vol. I). Logic-Philosophy*. Qom: Sadra Publishing House. [In Pershian]
- 34. Mousavi, A., (2008). Investigation and Analysis of the Concept of Scientific Origin. *Quarterly of human Sciences Methodology*, No. 4. [In Pershian]
- 35. Nabavi, L. al-l, (2010). *Foundations of Logic and Methodology*. Tehran: Tarbiyat Modarres University Publishing. [In Pershian]
- 36.Okasha, S., (2008). *Philosophy of Science*. (Panahandeh, H., Trans.). Tehran: Contemporary culture Publishing. [In Pershian]
- 37. Popper, K. R., (1989). *Guesses and Falsities: The Growth of Cognitive Science*. (Aram, A., Trans.). Tehran: Public Joint Stock Company. [In Pershian]
- 38. Popper, K. R., (1993). *Realistic and Purpose of Science*. (Aram, A., Trans.). Tehran: Soroush Publishing. [In Pershian]
- 39. Popper, K. R., (2000). *The Myth of the Framework: In Defense of Science and Rationality*. (Paya. A., Trans.). Tehran: New Design Publishing. [In Pershian]
- 40. Popper, K.R., (2002). *Logic of Scientific Discovery*. (Kamali. H., Trans.). Tehran: Science and Culture Publishing. [In Pershian]
- 41.Qaraati, Mo., (2004). *Interpretation of Light*. (Vol.10). Tehran: Cultural Center Lessons from the Quran. [In Pershian]
- 42.Rikhteh Garan, M.R., (2008). *Logic and The Topic of hermeneutic Science*. Tehran: Congress Publishing. [In Pershian]
- 43. Sadeghi, R., (2014). Valuable Knowledge and the Objectivity Questionnaire. *Quarterly of Methodology of Human Sciences*, 20(81), 7-29. [In Pershian]
- 44. Saeie, A., (2013). Research Method in Social Sciences; With the Approach of Critical Rationality. Tehran: SAMT Publishing. [In Pershian]
- 45. Saliba, J., (2002). *Philosophical Culture*. (Sanei Darehbidi, M., Trans.). Tehran: Hekmat Publishing. [In Pershian]
- 46.Security S. G., (2008). *Security Theory in the Islamic Republic of Iran*. Tehran: National Defense University Publishing. [In Pershian]
- 47. Shirazi, S. al-Din., (Sadr al-Motoalehin), (1998). *Judgment Transcendent in the Four Mental Journeys*. Beirut: Dar al-Ehya al-Arabi. [In Pershian]
- 48. Shirvani, A., (2008). General Philosophy. Qom: Dar al-fekr Publishing. [In Pershian]
- 49. Shokouei, H., (2009). *New Thoughts in Geography Philosophy; Environmental Philosophy and Geography Schools*. Tehran: Institute of Geography and Cartography of Gitology. [In Pershian]
- 50.Shokouei, H., (2010). *New Thoughts in Geography Philosophy*. Tehran: Institute of Geography and Cartography of Gitology. [In Pershian]
- 51. Sobhani, J., (2008). *Truth Guidance*. Tehran: Mashar Publishing. [In Pershian]
- 52. Soroush, A.al-k., (1978). What is science and what is philosophy. Tehran: Serat Cultural Institute. [In Pershian]

- 53. Soroush, A.al-k., (1993). *Philosophical Science*. Tehran: Institute for Cultural Studies and Research. [In Pershian]
- 54. Tabatabaee, M. H., (2002). *The Principles of Philosophy and the Method of Realism (1)*. (Introduction and Footnote by Motahhari. M.). Tehran: Sadra Publishing. [In Pershian]
- 55. Tabatabaee, M. H., (2003A). *The Principles of Philosophy and the Method of Realism* (2). (Introduction and Footnote by Motahhari. M.). Tehran: Sadra Publishing. [In Pershian]
- 56. Tabatabaee, M. H., (2003B). *The Principles of Philosophy and the Method of Realism (3)*. (Introduction and Footnote by Motahhari. M.). Tehran: Sadra Publishing. [In Pershian]
- 57. The Holy Quran, (2004). *Translating Mahdi Ellahi Qomshehei*. Qom: Khoshro Publishing. [In Pershian]
- 58. Wasegh, M., & Mohammadi, A., (2019). *Philosophy of Political Geography*. Tehran: University of Tehran Press. [In Pershian]
- 59. Wasegh, M., (2016). *Philosophy and the Way of Thought in Political Geography*, Phd dissertation, Faculty of Geography, University of Tehran. [In Pershian]
- 60. Wasegh, M., Badiei-Azandahi, M., Nabavi, L.A., & Mohammadi, A. (2018). A Reflection on the Subject of Geography. *Geopolitical Quarterly*, 14(1), 221-176. [In Pershian]
- 61. Wasegh, M., Hosseini N.S., & Jafari, M., (2016). Political Geography as An Empirical Science. *Quarterly of Human Geographic Research*, 48(2), 405-389. [In Pershian]